
                                 OPEN ACCESS 
                              Dirasa Islamiyya, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023 
                              P-ISSN: 3025-8731 E-ISSN: 3025-7648 
                              DOI: 10.61630/dijis.v2i2.41 
                              dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 

148 
Article Information: 
Submission: 25 – 07 – 2023  Accepted: 08 – 12 – 2023  Published: 28 – 12 – 2023 
 
©  2023 by  the  authors;  This  is  an  Open  Access  article  distributed  under  the  terms  of  the 
Creative  Commons Attribution-ShareAlike 4.0 International License. 
(https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/), which permits unrestricted use, distribution, and 
reproduction in any medium, provided the original work is properly cited. 
 

 
PEMIKIRAN HUKUM EKONOMI ISLAM  

PERSPEKTIF AL-GHAZALI   

  Didin Hidayat1 

          1 Sekolah Tinggi Agama Islam Al-Azhary, Cianjur, Indonesia 
                          E-mail: santriabah6886@gmail.com1 

 
ABSTRACT  

Al-Ghazali's thought had a great influence on the Islamic world and continues to 
be widely read and quoted today.  Thanks to his services, the discipline of logic or 
philosophy became the maestro of thinking in the Islamic world. Al-Ghazali's 
thoughts also cover muamalat or business and economic practices including the 
value of exchange (barter), business evolution and market evolution, as well as 
economic thinking that prioritizes maslahah which covers all human activities. Al-
Ghazali said the most important thing about muamalat is that everything that is 
done in this world is for eternal life in the hereafter. A Muslim's business must 
have a broad orientation related to the world and the hereafter. Al-Ghazali has 
described all problems in the form of both mashâlih and mafâsid which aim to 
improve social welfare. In addition, Al-Ghazali argues that socio-economics is 
based on a concept called the social welfare function (Mashlahah). In economic 
and business practices, Al-Ghazali recommends that economists or business people 
pay attention to moral issues in doing business. For al-Ghazali, the prohibition of 
usury is absolute. The argument he put forward is not only as a sin, but gives the 
possibility of exploitation and injustice in the transaction.  

Keywords: Al-Ghazali,  Islamic Economic Law, Maslahah, Social welpare 

 
Pendahuluan  

Dalam sejarah, Al-Ghazali adalah seorang filsuf yang seringkali 

menjelaskan kepercayaan Islam berdasarkan teori-teori neo-Platonisme. Ia juga 

mailto:1


Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
149 

 

mengikuti pikiran-pikiran al-Farabi dan Ibnu Sina tentang kejiwaan. 

(Poerwantana, dkk.: 1994) Disamping itu ia juga tetap menggunakan logika 

Aristoteles dan selalu menyampaikan hujjah-hujjahnya dengan pikiran selain 

dalil-dalil dalam syarak, bahkan termasuk soal keyakinan. Dalam hal ini, Al-

Ghazali berseberangan dengan para filsuf yang lain, tetapi perbedaan itu 

seringkali dalam istilah dan pendapat semata dan mungkin saja dalam karyanya 

yang lain justru kebalikannya atau mempertahankan. (M. al-Ghazali,1996)  

Dalam dunia filsafat, al- Ghazali memberikan pengaruh yang luar biasa 

terlebih dengan kritik-kritk yang disematkan olehnya terhadap filsafat, sehingga 

banyak yang menyebutnya itu adalah serangan al-Ghazali bagi filsafat, namun 

dengan salah satu karangan beliau yang cukup monumental yang berjudul  

Tahâfut al-Falâsifah yang melemahkan filsafat hingga akarnya dengan metode 

yang sangat apik dan teratur menguji setiap fikiran filsafat, padahal itu sudah 

dilakukan oleh para ahli kalam (teolog Islam) sebelumnya, namun belum ada 

yang dapat melemahkan filsafat.  

Al-Ghazali hidup pada masa dunia sudah mulai menganggap bahwa 

logika sebagai metode berpikir merupakan sesuatu yang universal. Umat Islam, 

misalnya, sah-sah saja menggunakan silogisme meski cara berpikir ini bermula 

dari Yunani klasik. Tidak ada unsur logika yang mesti ditolak. Bahkan al-

Ghazali menegaskan bahwa orang yang tidak menguasai ilmu mantiq, patut 

diragukan keilmuannya, dengan kata lain bagi orang yang menolak logika 

berarti tingkat kecerdasannya di bawah rata-rata. Walaupun umat Islam yang 

menolak logika, sebenarnya disebabkan oleh filosof itu sendiri. Dalam hal 

metafisika, para filosof gagal menerapkan prinsip kepastian ilmu logika yang 

mereka persyaratkan.  



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

150 
 

Al-Ghazali dalam logikanya tetap mempertahanakan logika Aristoteles 

dan selalu mengemukakan argumen-argumen pikiran itu di samping dalil-dalil 

syarak, bahkan dalam soal-soal kepercayaan. Walaupun hal tersebut sering 

berseberangan dengan para filsuf, namun perbedaan hanya terbatas dalam 

istilah dan pendapat tertentu saja,  dan mungkin saja dalam buku-bukunya yang 

lain justru dipertahankannya. Disamping itu, dalam hal yang sama Al-Ghazali 

malah kontradiktif terhadap ilmu dan para ulama kalam, namun beliau tetap 

menjadi seorang tokoh ilmu kalam.   

Di samping itu juga Al-Ghazali merupakan seorang tokoh ilmu kalam 

dalam mazhab Asy’ariyah, walaupun ia sendiri menentang ilmu kalam dan 

ulama kalam. Sifat kontradiktif itu pada tatanan praktisnya hanya 

dipertahankan pada pendapat dan tingkah laku, padahal mereka tidak 

mempertahankan agama dengan hati mereka selain di lisan.  

Meskipun logika adalah ilmu cabang dari filsafat Yunani klasik, namun 

Al-Ghazali tetap mempertahankan dan menggunakannya, sebab menurutnya di 

antara pengetahuan-pengetahuan filsafat yang lain, hanya logikalah yang paling 

sedikit mengandung kesalahan. Bagi Al-Ghazali arti penting logika adalah 

bahwa logika merupakan muqaddimah (organon) bagi seluruh ilmu. Bahkan di 

dalam bukunya yang berjudul al-Mustasyfâ fî ‘Ilmi al-Ushûl  ia menyatakan bahwa 

barang siapa yang tidak menguasai logika maka pengetahuannya tidak dapat 

dipercaya sama sekali. (Massimo Companini:2003)  

Banyak ajaran Al-Ghazali dalam bentuk tulisan atau kitab-kitab di dalam 

bidang mantiq, seperti; al-Qistas al-Mustaqîm, Mi’yar al-‘Ilm, Mihak al-Nazâr fî al-

Mantiq, Maqâshid al-Falâsifah dan al-Mustasyfâ fî al-‘Ilm Ushûl. Semua kitab-kitab 

yang disebutkan itu sangat sistematis, sehingga banyak dikaji diperguruan tinggi 

Islam di seluruh dunia, terlebih Maqâshid alFalâsifah, karna dianggap paling 

sistematis dalam bidang logika.  



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
151 

 

Disamping itu Al-Ghazali sangat produktif dalam berkarya, ratusan buku 

telah ia tulis. Menurut para ulama karya-karya Al-Ghazali mencapai 200 karya. 

(Abdullah Musthafa: 2021) Adapun kitab-kitabnya yang dibuat selain dari pada 

filsafat diantaranya bidang Hadis, Fiqih, teologi, hukum, dan tasawuf.  Karya-

karya Al-Ghazali yang paling impresif adalah Ihyâ’ Ulûmuddîn. Kitab ini terdiri 

dari beberapa jilid besar yang berisikan tentang akhlak dan tasawwuf yang 

merupakan kontemplasi atau pemikiran beliau sepanjang hayat dengan 

keadaan beliau yang tidak tetap atau berpindah-pindah tempat tinggal, seperti 

di Tus, Yerusalem, Hijaz dan Syam.   

Dalam konteks ilmu hukum ekonomi Islam, al-Ghazali memberikan 

isyarat dalam beberapa kitab yang disusunnya. Salah satu bahasan utamanya ada 

dalam kitab Ihyâ’ Ulûmuddîn.  

 
Metode Penelitian   

Jenis penelitian yang digunakan dalam penelitian ini menggunakan 

pendekatan kualitatif dan métode kajian pustaka. Teknik pengambilan data 

menggunakan sumber primer dan sumber sekunder. Sumber primer diambil 

dari kitab-kitab Imam Al-Ghazali. Adapun sumber sekunder diambil dari buku 

dan jurnal. Teknik análisis data dengan interpretasi data. 

  

Hasil Penelitian dan Pembahasan   

Biografi Al-Ghazali  

Al-Ghazali bernama lengkap Abu Hamid Muhammad bin Muhammad 

al-Ghazali ath-Thusi asy-Syafi'i. Ia lahir pada tahun 450 H/ 1058 M. di Ghazal, 

Thus, Provinsi Khurasan, Iran, 1058 M/450 H. dan wafat di Thus; 1111 / 14 

Jumadil Akhir 505 H. ketika beliau berusia 52– 53 tahun. Alghazali adalah 

https://id.wikipedia.org/wiki/1058
https://id.wikipedia.org/wiki/1058
https://id.wikipedia.org/wiki/1111
https://id.wikipedia.org/wiki/1111
https://id.wikipedia.org/wiki/1111


Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

152 
 

seorang filsuf dan teolog muslim Persia, yang dikenal dalam dunia barat sebagai 

sebagai Algazel di dunia Barat. Sedangkan gelar asy-Syafi'i menunjukkan bahwa 

dia bermazhab Syafi'i. Ia juga disebut Abu Hamid, seperti halnya Ibnu Rusyd 

dikenal dengan Abu Walid yang sering menyebut al-Ghazali dengan nama 

tersebut dalam karyanya yang berjudul “Tahafut at Tahafut”, Abu Hamid 

berkata, yakni alGhazali. (Ahmad Daudi: 1984). Panggilan, laqob atau gelar al-

Ghazali Zain ad-Diin ath-Thusy. Adalah Hujatul Islamatau Hujatul Islam Abu 

Hamid. (Yusuf Qardawi: 1999)  

Kedua orang tua al-Ghazali adalah orang saleh yang tidak mau makan 

kecuali dari hasil usahanya sendiri. Dia seorang pengusaha, pemintal bulu 

domba. Ketika al-Ghazali beserta saudaranya (Ahmad) masih kecil, ayahnya 

meninggal. Akan tetapi sebelum meninggal, dia telah berpesan untuk kedua 

anaknya kepada seorang teman sufi, agar sepeninggalannya nanti kedua 

anaknya dididik dan dipelihara. Kata sang ayah, “saya sangat menyesal bahwa saya 

tidak bisa menulis (Buta Huruf). Oleh karena itu saya ingin kedua anak saya ini tidak 

kehilangan yang tidak bisa saya peroleh, didiklah mereka (berdua) dengan seluruh harta 

peninggalanku.(Ahmad  

Hanafi: 1990) al-Ghazali menceritakan hal tersebut dengan mengatakan; 

“Kami menuntut ilmu karena selain Allah SWT”, lalu kami menolak agar itu hanya 

karena Allah SWT”. Dari pengalaman al-Ghazali tersebut dapat diperkirakan 

bahwa, al-Ghazali hidup dalam suasana kesederhanaan sufi tersebut sampai 

usia 15 tahun (450-466 H). (Hasyimsyah Nasution 1994)  

Dalam lain, konon orangtua al-Ghazali sering mengunjungi para ahli 

fikih, duduk-duduk bersama mereka meluangkan diri untuk melayani mereka. 

Sehingga ia merasakan dirinya seakan-akan menemukan kebaikan dalam diri 

mereka dan ia pun terkadang bersedekah untuk kepentingan mereka. Jika dia 

mendengarkan suara mereka dia menangis dan menunduk, dia selalu 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
153 

 

memohon dan berdoa kepada Allah SWT agar kelak diberi rizki berupa seorang 

anak yang dapat memberikan tuntunan dan menjadikannya seorang pakar ilmu 

fiqh. Allah SWT mengabulkan doanya. (Abdul Aziz: 2011)  

Al-Ghazali mulai menuliskan ilmu-ilmu yang diajarkan oleh gurunya. Ia 

menulis suatu komentar tentang ilmu fikih. Akan tetapi menurut sebuah cerita, 

di tempat ini, ia mengalami musibah. Semua barang yang dibawa oleh al-

Ghazali yang berisi buku-buku catatan dan tulisannya di rampas oleh para 

perampok, meskipun pada akhirnya barang-barang tersebut dikembalikan 

setelah al-Ghazali berusaha keras untuk memintanya kembali. Kejadian 

tersebut mendorong al-Ghazali untuk menghafal semua pelajaran yang 

diterimanya. Oleh karena itu, setelah sampai di Thus kembali, ia 

berkonsentrasi untuk menghafal semua yang pernah di pelajarinya selama 

kurang lebih tiga tahun. (Boedi Abdullah: 2011)  

Kecerdasan dan kepintaran Imam al-Ghazali diakui oleh Imam alJuwaini, 

hingga akhirnya ia diangkat sebagai asisten dan akhirnya mewakili pimpinan 

Nizamiyah. Bakat menulisnya mulai berkembang. Ketika gurunya meninggal 

dunia (1085), ia meninggalkan Naisabur dan menuju ke Istana Nizham al-

Muluk yang menjadi seorang perdana mentri Sultan Bani Saljuk. (Suwito dan 

Fauzan: 2003)  

Perjalanan Al-Ghazali dalam mempelajari berbagai ilmu dimulai dari 

tempat kelahirannya, yaitu dari ayahnya. Darinya beliau belajar AlQur’an dan 

dasar-dasar ilmu keagamaan. Setelah ayahnya wafat, beliau melanjutkan belajar 

pada teman ayahnya (seorang ahli tasawuf), ketika gurunya tidak mampu lagi 

memenuhi kebutuhan Al-Ghazali dan saudaranya, beliau menyarankan mereka 

masuk ke sekolah untuk memperoleh ilmu yang lebih luas lagi. (al-Ghazali: 



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

154 
 

2004). Setelah itu, AlGhazali belajar kepada al-Juwaini atau yang lebih dikenal 

dengan Imam Haramain. Dari beliau, ia menguasai ilmu kalam dan mantik.  

Menurut Abdul Ghofur Ismail Al-Farisi, setelah belajar dari gurunya 

tersebut Al-Ghazali menjadi pembahas paling pintar di zamannya. Imam 

Haramain pun merasa bangga dengan prestasi muridnya tersebut. (Himawijaya: 

2004). Dalam belajar, beliau sangat bersungguh-sungguh sehingga ia pun mahir 

dalam perihal mazhab, khilaf (perbedaan pendapat), perdebatan, membaca 

hikmah, dan falsafah. Imam Haramain pun menyikapi beliau sebagai lautan 

ilmu yang luas. (Himawijaya: 2004). Selain itu, di antara ilmu yang beliau kuasai 

adalah (ushul al-dîn), ushul fiqh, mantik, filsafat, dan tasawuf. (M. Hasan: 2006)  

Walaupun kemasyhuran telah diraih Al-Ghazali, namun beliau tetap setia 

terhadap gurunya sampai dengan wafatnya pada tahun 478 H. Sebelum al-

Juwaini wafat, beliau memperkenalkan Al-Ghazali kepada Nidzham al-Mulk, 

yaitu perdana mentri sultan Saljuk Malik Syah. Beliau adalah pendiri madrasah 

al-Nidzhamiyah. (Himawijaya 2004)  

Setelah gurunya wafat, Al-Ghazali meninggalkan Naisabur menuju negeri 

Askar untuk berjumpa dengan Nidzham al Mulk. Di daerah ini beliau 

mendapat kehormatan untuk berdebat dengan ulama. Dari perdebatan yang 

dimenangkan ini, namanya semakin populer dan disegani karena keilmuanya.   

Pada tahun 484 H/1091 M, Al-Ghazali diangkat menjadi guru besar di 

madrasah Nidzhamiyyah. Selama mengajar, Al-Ghazali sangat tekun 

mendalami filsafat secara otodidak, terutama pemikiran al-Farabi, Ibnu Sina, 

Ibnu miskawih, dan Ikhwan al-Shafa.Penguasaanya terhadap filsafat terbukti 

dalam karyanya seperti Maqâsid Falasifah dan Tahafut Al-Falâsifah. Buku 

tersebut disusun beliau ketika beliau mengalami fase skeptis atau fase dimana 

beliau belum mendapatkan petunjuk tentang hakikat kebenaran. (Himawijaya: 

2004)  



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
155 

 

Pada tahun 488 H/1095 M, Al-Ghazali dilanda keraguan (skeptis) 

terhadap ilmu-ilmu yang dipelajarinya (hukum teologi dan filsafat), termasuk 

keraguan akan pekerjaan dan karya-karya yang dihasilkannya, sehingga beliau 

menderita penyakit selama dua bulan dan sulit diobati. Oleh karena itu, Al-

Ghazali tidak dapat menjalankan tugasnya sebagai guru besar di Madrasah 

Nidzhamiyah, dan akhirnya pun beliau meninggalkan Baghdad menuju kota 

Damaskus. Selama kurang lebih dua tahun lamanya, Al-Ghazali berada di 

Damaskus, dan beliau melakukan uzlah, riyadah, serta Mujahadah. Setelah itu 

beliau pindah ke Bait alMaqdis Palestina untuk melakukan ibadah serupa, 

kemudian hatinya pun tergerak untuk menunaikan ibadah haji dan menziarahi 

Maqom Rasulullah SAW. (Himawijaya: 2004). Sepulang dari tanah suci, 

AlGhazali mengunjungi kota kelahirannya di Thus.Beliau melanjutkan 

aktivitas khalwat sampai berlangsung selama 10 tahun. Pada periode itulah 

beliau menulis karyanya yang terkenal “Ihya Ulumuddin” the revival of the religious 

(menghidupkan kembali ilmu agama). (Himawijaya: 2004)  

Pada masa itu dan dalam tahun-tahun berikutnya, sebagai seorang 

mahasiswa, al-Ghazali sangat mendambakan untuk mencari pengetahuan yang 

dianggap mutlak benar, yakni pengetahuan yang pasti, yang tidak bisa salah dan 

tidak diragukan sedikitpun. (M. Abul Quasem: 1988).  

Setelah Imam Al-Haramain wafat, al-Ghazali meninggalkan Naisabur 

menuju Mu’aska untuk menghadiri pertemuan atau majelis yang diadakan oleh 

Nizham al-Muluk, Perdana Menteri Daulah Bani Saljuk. Dalam majelis tersebut 

banyak berkumpul para ulama dan fukaha. AlGhazali ingin berdiskusi dengan 

para ulama. Di sana, ia dapat melebihi kemampuan lawan-lawannya dalam 

berdiskusi dan berargumentasi karena kemampuannya mengalahkan para 



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

156 
 

ulama setempat al-Ghazali diterima dengan penuh kehormatan oleh Nizham al-

Muluk. (Abdurrahim alAsnawi: 1987).  

Begitu besar khazanah keilmuan yang disumbangkan oleh AlGhazali 

dalam banyak disiplin ilmu, hingga Syekh Abdul Qadir Alaydrus Ba’lawi dalam 

Ta‟rif al-Ihya fi Fadha‟il al-Ihya menyatakan bahwa ulama besar Quthbu al-

Yaman, Isma’il bin Muhammad al-Hadrami mengatakan dalam suatu 

jawabannya tentang nilai karangan-karangan al-Ghazali: “Ada tiga Muhammad 

dalam Islam yakni Muhammad bin Abdullah, penghulu segala nabi, 

Muhammad bin Idris asy-Syafi’i, penghulu segala Imam, dan Muhammad al-

Ghazali, penghulu segala pengarang. (Abdul Qadir Alaydrus: tt).   

Al-Ghazali wafat di Teheran pada tahun 505 H/ 1111 M. Ketika itu 

seperti biasanya ia bangun pagi. Tepatnya pada hari Senin, ia bersembahyang, 

kemudian minta dibawakan peti matinya. Ia seolah-olah mengusap peti mati 

itu dengan matanya dan berkata “apapun perintah Tuhan, aku telah siap 

melaksanakannya.” Sambil mengucapkan kata-kata itu ia meluruskan kakinya, 

dan ketika orang-orang melihat wajahnya, Imam al-Ghazali telah tiada. 

(Nurchamid: 2010)   

  
Karya al-Ghazali   

Al-Ghazali merupakan sosok ilmuwan dan penulis yang sangat produktif. 

Berbagai tulisannya telah banyak menarik perhatian dunia, baik dari kalangan 

Muslim maupun non-Muslim. Para pemikir Barat abad pertengahan, seperti 

Raymond Martin, Thomas Aquinas, dan Pascal, ditengarai banyak dipengaruhi 

oleh pemikiran al-Ghazali.   

Berbagai hasil karyanya yang telah banyak diterjemahkan ke dalam 

berbagai bahasa, seperti Latin, Spanyol, Yahudi, Prancis, Jerman, dan Inggris, 

dijadikan referensi oleh kurang lebih 44 pemikir Barat. AlGhazali, diperkirakan 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
157 

 

telah menghasilkan 300 buah karya tulis yang meliputi berbagai disiplin ilmu, 

seperti logika, filsafat, moral, tafsir, fikih, ilmu-ilmu al-Qur’an, tasawuf, politik, 

administrasi, dan perilaku ekonomi. Namun demikian, yang ada hingga kini 

hanya 84 buah, di antaranya adalah Ihya Ulum al-Din, al-Munqidz min al-Dhalal, 

Tahafut al-Falasifah, Minhaj al-Abidin, Qawa‟id al-Aqaid, al-Mustashfa min Ilm al-

Ushul, Mizan al-Amal, Misykat al-Anwar, Kimia al-Sa‟adah, al-Wajiz,, Syifs al-Ghalil, 

dan al-Tibr al-Masbuk fi Nasihat al-Muluk. (Adiwarman Azwar: 2012)  

Meskipun demikian, Abdurrahman al-Badawi (Boedi Abdullah: 2011) 

menyebutkan bahwa kitab-kitab karangan al-Ghazali adalah sebagai berikut:   

1. Ihya Ulum aL-din (membahas ilmu-ilmu Agama);   

2. Tahafut al-Falasifah (menerangkan pendapat para filsuf ditinjau dari segi 

Agama);   

3. Al-Iqtishad fi al-I’tiqad (inti ilmu ahli kalam);   

4. Al-Munqidz min adh-Dhalal (menerangkan tujuan dan rahasia-rahasia ilmu);   

5. Jawahir al-Qur’an (rahasia-rahasia yang terkandung dalam Al-Qur‟an);   

6. Mizan al-‘Amal (tentang falsafah keAgamaan);   

7. Al-Maqashad al-Asna fi Ma’ani Asma’illah al-Husna (tentang arti namanama 

Tuhan);   

8. Faishal ath-Tafriq baina al-Islam was al-Zindiqah (perbedaan antara Islam dan 

zindiq);   

9. Al-qisthas al-Mustaqim (jalan untuk mengatasi perselisihan pendapat);   

10. Al-Mustadhhiry (yang memudaratkan);   

11. Hujjat al-haq (dalil yang benar);   

12. Mufahil al-Khilaf fi Ushul ad-Din (menjauhkan perselisihan dalam masalah 

ushul ad-din);   



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

158 
 

13. Kimiya al-Sa’adah (menerangkan syubhat ahli ibadah);   

14. Al-Basith (fikih) (yang terbentang);   

15. Al-Wasith (fikih) (penengah);   

16. Al-Wajiz (fikih) (yang ringkas);   

17. Al-Khulasahah al-Mukhtasharah (fikih);   

18. Yaqut at-Ta‟wil fi Tafsir at-Tanzil (Tafsir 40 jilid);   

19. Al-Mustasfa (usul fikih) (penyembuh);   

20. Al-Mankhul (usul fikih) (yang dinukil);   

21. Al-Muntaha fi ‘ilmi al-Jadal (cara-cara berdebat yang baik);   

22. Mi’yar al-‘ilmi (timbangan ilmu);   

23. Al-Maqashid (yang dituju);   

24. Al-Madnun bihi ‘ala Ghairi Ahlihi (batasan selain keluarganya);   

25. Misykat al-Anwar (pelajaran keAgamaan);   

26. Mahku an-Nadhar (tempat pandangan);   

27. Asraru Ilmi ad-Din (rahasia ilmu Agama);   

28. Minhaj al-Abidin (jalan para ahli ibadah);   

29. Ad-Darar al-Fakhirah fi Kasyfi ‘Ulum al-Akhirah (tasawuf) (kemudaratan 

kesombongan dalam mengungkapkan ilmu-ilmu akhirat);   

30. Al-Anis fi al-Wahdah (tasawuf) (kesatuan kemanusiaan);   

31. Al-Qurbah ila Allah Azza Wa Jalla (tasawuf) (pendekatan kepada Allah yang 

maha agung dan tinggi);   

32. Akhlaq al-Abrar (tasawuf) (kebebasan ahlak);   

33. Bidayat al-Hidayah (tasawuf) (permulaan hidayah);   

34. Al-Arba’in fi Ushul ad-Din (ushul ad-Din) (empat puluh cabang Agama 

dasar);   

35. Adz-Dzari’ah ila Mahakim asy-Syari’ah (pintu ke pengadilan Agama);   



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
159 

 

36. Al-Mabadi wa al-Ghayat (permulaan dan tujuan);   

37. Talbisu Iblis (tipu daya iblis);   

38. Nashihat al-Muluk (nasihat bagi raja-raja);   

39. Syifa’u al-‘Alil fi al-Qiyas wa al-Ta’lil (usul fikih);   

40. Iljam al-Awwam ‘an ‘Ilmi al-Kalam (kalam);   

41. Al-Intishar lima fi al-Ajnas min al-Asrar (rahasia-rahasia alam);   

42. Al-‘Ulum al-Laduniyah (ilmu laduni);   

43. Ar-Risalah al-Qudsiyah (risalah suci);   

44. Isbat an-Nadhar (penetapan pandangan);   

45. Al-Ma’akhidz (tempat pengambilan);   

46. Al-Qaul al-Jamil fi ar-Raddi ‘ala Man Ghayyara al-Injil (perkataan yang baik 

bagi orang yang mengubah injil);   

47. Al-‘Amal (amal-amal);   

   
Pemikiran Ekonomi Islam    

Al-Ghazali mengemukakan dalam kitabnya tentang tifologi filsuf, 

diantaranya: Pertama, materialis atau atheis yaitu; kelompok filsuf klasik yang 

menolak eksistensi Tuhan. Bagi kelompok ini, alam semesta terbentuk dengan 

sendirinya tganpa ada campur tangan Tuhan. Kedua, naturalis (at-thabi’iyun) 

yaitu para filsuf yang meng observasi alam semesta. Mereka mengakui Tuhan, 

tetapi menolak kehidupan setelah mati. Ketiga, yaitu golongan yang percaya 

pada Tuhan, tetapi alam pikirnya masih mengandung kesesatan, seperti; 

Socrates, Plato, Aristoteles dan juga alKindi, al-Farabi serta Ibnu Sina.(al-

Ghazali: tt). Menurut Ahmad Hanafi, pikiran-pikiran al-Ghazali telah 

mengalami perkembangan semasa hidupnya dan penuh kegoncangan batin, 



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

160 
 

sehingga sukar diketahui kesatuan dan kejelasan corak pemikirannya, seperti 

yang terlihat dari sikapnya terhadap filosof dan aliran akidah pada masanya.(M. 

Umer Chapra: 2001).  

Al-Ghazali hidup pada era keemasan Islam dalam sejarah perdaban Islam, 

masa kekhalifahan Abbasiyah yang berpusat di Baghdad (750-1258 M). (Heru 

Prakosa: 2012; Dhaiman et al., 2023) Selama empat tahun al-Ghazali mengajar 

sebagai mahaguru di Baghdad. Bertitik tolak pada ortodoksi dan mistisme Islam 

Sunni ia mengkritisi ajaran dari filsuf al-Farabi dan Ibn Sina (Avicenna) di 

dalam karyanya, Intentiones Philosophorum. Pengaruhnya amat luas karena 

berargumen melawan aliran filsafat, pemikir Arab yang menganut filsafat 

Aristotelian di buku Tahafut al-Falasifah serta berselisih pandangan dengan 

aliran Mu’tazilah yang memandang moralitas adalah sebuah tindakan rasional 

manusia dalam melihat mana yang baik dan mana yang buruk, tidak semata 

ditentukan oleh Agama. (Battista Mondin 1991).   

Ihya’ Ulum ad-Din adalah salah satu literatur al-Ghazali yang banyak dikaji 

di dunia pesantren dan juga perguruan tinggi Islam di seluruh dunia (Hidayat 

et al., 2018 ;Dhaiman & Hidayat, 2023;Hidayat & Abdussalam, 2020). 

Ajarannya tentang tasawuf memiliki prinsip moral terkait sifa-sifat Allah dan 

sifat-sifat yang dicintai Allah (Hidayat & Firdaus, 2018).  

Al-Ghazali mempunyai pengaruh yang besar di dunia Islam pada waktu 

itu dan terus dibaca secara luas serta dikutip hingga saat ini. Karena dialah maka 

Ilmu Kalam, yang diperkenalkan oleh kaum Mu’tazilah dan memasukannya 

banyak kosa kata dan argumen-argumen filsafat, menjadi salah satu 

pengetahuan Agama yang diakui secara resmi dan merupakan bagian penting 

dari silabus Agama. (M. Umer Chapra: 2001).  

Pemikiran al-Ghazali terkait dengan ilmu pengetahuan dan dasardasar 

filosofisnya tertuang dalam karyanya yang berjudul Tahafut alFalasifah”. Oleh 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
161 

 

karena itu, akar masalah yang perlu dikembangkan adalah titik temu antara 

Tahafut al-Falasifah dengan Tahafut al-Thahafut Ibnu Rusyd perlu 

dikembangkan, sebagai suatu ideologi yang mencerahkan. (Hidayat 

Nataatmaja: 2001), seperti:  

  
Pandangan al-Ghazali tentang Etika Muamalat  

Pandangan al-Ghazali tidak hanya tentang agama dan filsafat, 

pertentangan dan pertikaian pada masa itu pula menimpa kalangan Sunni dan 

Syiah, dan tak terkecuali menimpa kalangan kaum sufi dan ulama fiqh. 

Peristiwa tersebut menyebabkan Al-Ghazali mengalami keadaan krisis spiritual. 

Sehingga beliau pun berusaha mencari kebenaran yang hakiki dan mulai 

mempertanyakan fungsi akal dan rasio seperti yang dijumpai pada kalangan ahli 

kalam dan para filsuf. Pencarian tersebut menjadikannya sakit, kemudian ia 

pergi dan menunaikan ibadah haji dan memulai menyusun maha karya 

besarnya yaitu Ihya’ Ulumuddiin. (Himawijaya 2007). Kitab tersebut merupakan 

hasil integrasi dari berbagai cabang keilmuan yang ditulis Al-Ghazali setelah 

pengembaraannya secara spiritual dan intelektual yang panjang, sesuai dengan 

berbagai latar belakang keilmuannya. Kitab ini ditulis dengan menggunakan 

beberapa konstruk nalar keilmuan, yaitu nalar syar’iyyah, falsafiyyah, dan 

sufiyyah. Ketiganya merupakan satu rangkaian yang tidak dapat dipisahkan 

antara yang satu dengan yanglainnya, namun dalam pemakaiannya mempunyai 

dominasi tertentu.  

Pemikiran al-Ghazali menyentuh konsep ekonomi Islam. Salah satunya 

adalah etika muamalat (Aziz, 2022). Al-Ghazali menekankan untuk senantiasa 

mengedepankan etika bisnis yang Islami. Sepertimana klasifikasi alGhazali 

secara garis besar menjadi 8 macam, (Al-Cayet: 2012), yaitu:   



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

162 
 

1. Aktifitas bisnis harus berlandaskan unsur keadilan, kebaikan, kebajikan 

dan tidak adanya kedhaliman.   

2. Harus ada kejelaskan antar para pelaku bisnis, sehingga tidak ada 

kecurangan.  

3. Membina relasi bisnis dengan baik dan amanah.   

4. Hutang piutang harus segera diselesaikan sebelum waktu yang disepakati.   

5. Mengurangi margin dengan menjual lebih murah, dan pada gilirannya 

meningkatkan keuntungan.   

6. Aktifitas bisnis tidak hanya untuk mengejar keuntungan dunia semata, 

karena keuntungan yang sebenarnya adalah akhirat.   

7. Menjauhkan dari transaksi-transaksi yang syubhat.   

8. Meraih keuntungan dengan pertimbangan risiko yang ada.   

  

Pandangan Al-Ghazali tentang Hakikat Muamalat  

Berikut adalah beberapa pandangan Al-Ghazali tentang etika yang harus 

disertakan dalam aktivitas muamalat. (Abu Hamid al-Ghazali:1993):  

1. Al-Dunya’ Mazra’atul Akhirah   

Dunia adalah ladang untuk kehidupan akhirat, sehingga dalam hal ini 

Al-Ghazali menyampaikan hal yang paling penting mengenai muamalat ialah 

bahwa segala hal yang diperbuat di dunia ini untuk kehidupan yang kekal kelak 

di akhirat. Usaha seorang muslim harus luas orientasinya terkait dunia dan 

akhirat. Berikut beberapa hal yang disampaikan al-Ghazali terkait aturan 

manusia dalam bermuamalat; Pertama, termasuk orang yang celaka, bila 

mengutamakan penghasilan dunia semata dengan mengenyampingkan 

kehidupan akhirat. Kedua, termasuk orang yang beruntung, jika 

mengutamakan kehidupan akhirat dengan pengabdiannya pada Tuhan dan 

melalaikan keperluan hidupnya di dunia. Ketiga. Bila mengutamakan 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
163 

 

kehidupan duni dan akhirat dengan menjadikan urusan muamalatnya sebagai 

perantara ketaatan pada Tuhannya, maka termasuk orang yang mengikuti 

ajaran Nabi Muhammad SAW.   

Oleh karena itu, Islam melarang manusia hanya berpangku tangan dan 

bermalas-malasan tanpa ada hal yang bias diperbuat untuk kehidupannya. Di 

samping itu, Islam mewajibkan bagi umatnya untuk terus menjaga statusnya 

agar senantiasa produktif dalam aktivitasnya. (Abu Hamid al-Ghazali: tt)  

Al-Ghazali adalah seorang sufi besar, tetapi ia melarang umat Islam 

menjauhi dunia dan hanya mengabdikan diri dan ibadah kepada Allah SWT 

semata, sebab itu akan mengundang murka-Nya. Menurut al-Quran tidak 

menyatakan bahwa kegiatan bisnis itu adalah sesuatu yang illegitimate, namun 

al-Qur’an jauh mendorong dan menganjurkan untuk terlibat dalam kegiatan 

bisnis. (Abu Hamid al-Ghazali 1993)   

Karena itu umat Islam harus tetap berusaha mencari rezeki dan jangan 

sampai menyusahkan orang lain, apa lagi mengemis memintaminta belas 

kasihan. Pada saat yang sama umat Islam juga harus tetap berusaha menjaga 

kesufiannya dan mendekatkan diri kepada Allah SWT. (Abu Hamid al-Ghazali: 

1993)  

Pandangan Al-Ghazali tentang nilai kerja ini akan semakin terlihat ketika 

ia mengkritik orang-orang yang usahanya terbatas untuk menyambung 

hidupnya. Ia berkata: (Adiwarman S. Karim: 2006)  “jika seseorang tetap berada 

sekedar menyambung hidup dan menjadi lemah, angka kematian akanmeningkat, 

semua pekerjaan dan kerajinan akan berhenti dan masyarakat akan binasa, yang pada 

akhirnyaagama akan menjadi hancur karena kehidupan dunia adalah persiapan 

kehidupan akhirat”.   



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

164 
 

Dengan demikian, sikap malas untuk melakukan bisnis merupakan 

sesuatu hal yang di benci dalam Islam. Oleh karenanya, sebagai seorang muslim 

kita harus mau melakukan dan berkecimpung dalam dunia bisnis. Bahkan 

dalam sebuah hadis Rasullulah pernah menyindir seseorang yang bermalas-

malasan, sebagaimana dalam kisah Nabi Muhammad SAW. disebutkan 

bahwasanya suatu hari Rasulullah SAW. sedang duduk-duduk bersama para 

sahabatnya. Tampak dari serambi masjid, seorang pemuda yang gagah perkasa 

sedang berangkat kerja, padahal hari masih sangat pagi. Seorang sahabat 

berkata; “Aduh sayangnya pemuda ini. Kalau saja kemudaannya digunakan untuk 

jihad di jalan Allah pasti lebih baik.” Rasulullah kemudian besabda: “Janganlah 

berkata begitu. Sesungguhnya orang yang bekerja untuk memenuhi kebutuhan hidupnya 

darimeminta-minta dan mencukupkan diri dari orang lain, maka ia jihad fi sabilillah. 

Dan barangsiapa yangbekerja untuk mencukupi kebutuhan hidup kedua orangtuanya 

yang lemah atau sanak keturunannya yanglemah, agar dapat mencukupi kebutuhan 

mereka; maka ia pun jihad fi sabilillah. Dan barangsiapa yangbekerja untuk 

membanggabanggakan diri dan menumpuk-numpuk kekayaan, maka ia berada di jalan 

syetan.” (HR. Thabrani dari Ka’ab).   

Rasulullah SAW mengapresiasi setiap orang yang mau bekerja untuk 

mencukupi kebutuhan keluarga, sesuai dengan syariat Islam, sebab itu seperti 

orang yang jihad di jalan Allah. Namun tidak juga untuk berlebih-lebihan 

menumpuk harta kekayaan, apalagi menghalalkan segala cara demi harta.   

2. Kesejahteraan Sosial   

Al-Ghazali telah menggambarkan semua masalah baik berupa mashâlih 

maupun mafâsid yang bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan sosial. Di 

samping itu, Al-Ghazali berpendapat bahwa sosial-ekonomi didasarkan pada 

konsep yang disebut dengan fungsi kesejahteraan sosial 

(Mashlahah).(Adiwarman S. Karim,2006)   



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
165 

 

Menurut Mustafâ Anas Zarqâ, Al-Ghazali merupakan cendikiawan 

muslim pertama yang merumuskan konsep fungsi kesejahteraan (maslahah) 

sosial. Menurutnya, maslahah adalah memelihara tujuan syari’ah yang terletak 

pada perlindungan agama (din), jiwa (nafs), akal (aql), keturunan (nasab), dan 

harta (mal). (Euis Amalia, 2007). Ia menjabarkan kesejahteraan sosial tersebut 

dalam kerangka hiraki kebutuhan individu dan sosial.  

Adapun hirarki tingkatan tersebut adalah: (Euis Amalia,2007):  

a. Dharûriyyah, terdiri dari seluruh kativitas dan hal-hal yang bersifat esensial 

untuk memelihara kelima prinsip tersebut.   

b. Hajjiyyah, terdiri dari seluruh aktivitas dan hal-hal yang tidak vital bagi 

pemeliharaan kelima prinsip tersebut, tetapi dibutuhkan untuk 

meringankan dan menghilangkan rintangan dan kesukaran hidup.   

c. Tahsîniyyah, yaitu berbagi aktivitas dan hal-hal yang melewati batas saja  

Penerapan konsep kebajikan dalam etika bisnis menurut al-Ghazali yaitu:   

a. Jika seseorang membutuhkan sesuatu, maka orang lain harus 

memberikannya, dengan mengambil keuntungan yang sedikit mungkin. 

Jika sang pemberi melupakan keuntungannya, maka hal tersebut akan 

lebih baik baginya.   

b. Jika seseorang membeli sesuatu dari orang miskin, akan lebih baik 

baginya untuk kehilangan sedikit uang dengan membayarnya lebih dari 

harga yang sebenarnya. Tindakan seperti ini akan memberikan akibat 

yang mulia, dan tindakan yang sebaiknya cendrung akan memberikan 

hasil yang juga berlawanan. Bukan suatu hal yang patut dipuji untuk 

membayar orang kaya lebih dari apa yang seharusnya diterima manakala 

ia dikenal sebagai orang yang suka mencari keuntungan yang tinggi.  



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

166 
 

c. Dalam hal mengabulkan hak pembayaran dan pinjaman, seseorang harus 

bertindak secara bijaksana dengan memberi waktu yang lebih banyak 

kepada sang peminjam untuk membayar hutangnya, dan jika diperlukan, 

seseorang harus membuat pengurangan pinjaman untuk meringankan 

beban sang peminjam.   

d. Sudah sepantasnya bahwa mereka yang ingin mengembalikan 

barangbarang yang telah dibeli seharusnya diperbolehkan untuk 

melakukannya demi kebajikan.  

e. Merupakan tindakan yang sangat baik bagi sang peminjam jika mereka 

membayar hutangnya tanpa harus terus diminta, dan jika mungkin 

jauhjauh hari sebelum jatuh waktu pembayarannya.   

f. Ketika menjual barang secara kredit seseorang harus cukup bermurah 

hati, tidak memaksa membayar ketika orang tidak mampu membayar 

dalam waktu yang telah ditetapkan.   

Hirarki tersebut merupakan sebuah klasifikasi peninggalan tradisi 

Aristotelian yangdisebut sebagai kebutuhan ordinal yang terdiri dari kebutuhan 

dasar, kebutuhan terhadapbarang-barang eksternal dan kebutuhan terhadap 

barang-barang psikis. (Adiwarman S. Karim, 2006)   

  
3. Nilai-nilai Kemuliaan   

Dalam praktek ekonomi dan bisnis Al-Ghazali memberikan rekomendasi 

agar para ekonom atau pembisnis memperhatikan masalah moral dalam 

berbisnis. Ia menyebutkan beberapa cara untuk mempraktekan perilaku baik 

dalam berbisnis, di antaranya ialah:   

a. Menghindari  diri  untuk  mengambil  keuntungan  secara 

berlebihan.   

b. Rela merugi ketika melakukan transaksi dengan orang miskin.   



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
167 

 

c. Kemurahan hati dalam menagih hutang.   

d. Kemurahan hati dalam membayar hutang.   

e. Mengabulkan permintaan pembeli jika untuk membatalkan jual beli 

jika pihak pembelimenghendakinya, atau sebaliknya.   

f. Menjual makanan kepada orang miskin dengan cara angsuran dengan 

maksud tidakmeminta bayaran bilamana mereka belum mempunyai 

uang dan membebaskan merekadari pembayaran jika meninggal dunia.  

  

Al-Ghazali pun memberikan pedoman untuk menyempurnakan 

akhlak/etika ketika melakukan aktivitas bisnis dan ekonomi, yaitu:  

a. Setiap hari harus memperbaharui niat dan akidah yang baik untuk 

memulai aktivitas bisnis.   

b. Tujuan melakukan bisnisnya adalah untuk menunaikan fardu kifayah 

atau tugas dalambermasyarakat.   

c. Kesibukan dalam menjalankan aktivitasnya tidak menghalangi untuk 

mengingat Allah.   

d. Tidak rakus dan serakah.   

e. Dalam menjalankan bisnis, bukan hanya untuk menjauhi yang haram 

saja, namun senantiasa memelihara diri dari perbuatan syubhat.   

f. Berusaha untuk menjaga diri melakukan transaksi dengan orangoraang 

yang tidakadil.   

  
4. Menjauhi perbuatan riba   

Riba secara etimologi artinya berkembang atau bertambah secara mutlak. 

Sedangkan secara terminologis syariah, riba berarti tambahan yang diambil oleh 

pihak yang meminjamkan dari si peminjam sebagai ganti pembayaran yang di 



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

168 
 

tangguhkan. (M. Ali Ashabuni: 1993). Dalam Al-Quran, riba telah jelas 

keharamannya. Oleh sebab itu Al-Ghazali mengingatkan bagi para pedagang 

mata uang dan memperjualbelikan emas dan perak, serta bahan makanan 

pokok untuk berhati-hati menjaga diri dari riba nasi’ah dan fadl.  

Bagi al-Ghazali, larangan riba adalah bersifat mutlak. Argumen yang 

dikemukakan beliau adalah bukan hanya sebagai perbuatan dosa, namun 

memberikan kemungkinan terjadinya eksploitasi dan ketidakadilan dalam 

transaksi.   

SelanjutnyaAl-Ghazali menyatakan, bahwa menetapkan bunga atas utang 

piutang berarti membelokkan uang dari fungsi utamanya, yakni sebagai alat 

tukar saja. Oleh karena itu,jika uang yang diterima lebih banyak dari jumlah 

yang diberikan akan terjadi perubahan standar nilai. Perbuatan ini terlarang.Ia 

mengatakan: “jika seseorang memperdagangkan dinar dan dirham untuk 

mendapatkan dinar dan dinar lagi, ia menjadikan dinar dan dirham sebagai tujuannya. 

Hal ini berlawanan dengan fungsi dinar dan dirham. Uang tidak diciptakan untuk 

menghasilkan uang…..(Abu Hamid al-Ghazali)  

Oleh sebab itu, seorang ekonom/pembisnis Islam harus menjauhkan 

aktivitas ekonomi dan bisnisnya dari perbuatan yang berbau unsur riba. 

Artinya: Dan sesuatu riba (tambahan) yang kamu berikan agar dia bertambah pada 

harta manusia, Maka riba itu tidak menambah pada sisi Allah. dan apa yang kamu 

berikan berupa zakat yang kamu maksudkan untuk mencapai keridhaan Allah, Maka 

(yang berbuat demikian) Itulah orang-orang yang melipat gandakan (pahalanya). (Q.S. 

Ar-Rum: 39)  

 
 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
169 

 

Simpulan   

Pemikiran Al-Ghazali memberikan pengaruh besar di dunia Islam yang 

terus dibaca dan dikutip secara luas hingga saat ini.  Berkat jasanya, disiplin 

ilmu mantik atau filsatat menjadi maestro berpikir dalam dunia Islam. Buah 

pemikiran al-Ghazali juga mencangkup tentang muamalat atau praktik bisnis 

dan ekonomi meliputi nilai pertukaran (barter), evolusi bisnis dan evolusi pasar, 

serta pemikiran ekonomi yang mengedepankan maslahah yang mencakup 

semua aktivitas manusia.  

Al-Ghazali menyampaikan hal yang paling penting mengenai muamalat 

ialah bahwa segala hal yang diperbuat di dunia ini untuk kehidupan yang kekal 

kelak di akhirat. Usaha seorang muslim harus luas orientasinya terkait dunia 

dan akhirat. Al-Ghazali telah menggambarkan semua masalah baik berupa 

mashâlih maupun mafâsid yang bertujuan untuk meningkatkan kesejahteraan 

sosial. Di samping itu, Al-Ghazali berpendapat bahwa sosial-ekonomi 

didasarkan pada konsep yang disebut dengan fungsi kesejahteraan sosial 

(Mashlahah). Dalam praktek ekonomi dan bisnis Al-Ghazali memberikan 

rekomendasi agar para ekonom atau pembisnis memperhatikan masalah moral 

dalam berbisnis. Bagi alGhazali, larangan riba adalah bersifat mutlak. Argumen 

yang dikemukakan beliau adalah bukan hanya sebagai perbuatan dosa, namun 

memberikan kemungkinan terjadinya eksploitasi dan ketidakadilan dalam 

transaksi.  

 

  
  
 
 

  



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

170 
 

Daftar Pustaka   

Al-Qur’an, The Nobel Arabic,Indonesia, English, Deppok: ak-Huda Kelompok  

Gema Insani, 2014  

Abdullah, Boedi, Peradaban Pemikiran Ekonomi Islam.Bandung: Pustaka Setia, 2011  

Al-Asnawi,  Abdurrahim,Thabaqah  al-Syafi’iyyah,  Beirut:  Al-Kutub 

Al‟Ilmiyah, 1987  

Alaydrus, Abdul Qadir, Ba‟lawi, Ta’rif Al-Ihya fi Fadha‟il Al-Ihya. Jakarta:  

Daru Ihya‟I AlKutub Al-„Arabiyah, t.t.  

Al-Cayet, http://alcayet.blogspot.com/2012/02/etika-imam-al-ghazali-

selayangpandang.html   

Al-Ghazali, Abu Hamid, Tahafut al-Falasifah (Kerancuan para filosof) Bandung: 

Marja, 2010   

Al-Ghazali, Abu Hamid, al-Munqidz min ad-dhalal walmafsihu bilahwal, Darul Kitab 

al-Islamiyah, tt.  

al-Ghazali, Abu Hamid, Ihya Ulumuddin, Kairo: Matba’ah al-Utsmaniyyah, 1993, 

Jilid IV.   

Al-Ghazali, Abu Hamid, Majmû'at al-Rasâil li al-Imâm Al-Ghazâli. Beirut: Darul 

Fikr, 1996  

Al-Ghazali, Abu Hamid, Pembuka Pintu Hati. Bandung: MQ Publishing, 2004   

Al-Muragi, Abdullah Musthafa.  Pakar-Pakar Fikih Sepanjang Sejarah (terjm) 

Yogyakarta: LKPSM. 2001   

Amalia, Euis, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam dari Masa Klasik hingga Kontemporer. 

Jakarta: Pusaka Asatruss, 2007  

Ashâbuni, Muhammad Ali, Rawai’ul Bayan Tafsir Ayat al-Ahkam, Semarang: CV 

As-Syifa, 1993   

Aziz, Abdul. Ekonomi Sufistik Model al-Ghazali. Bandung: Alfabeta, 2011  

Aziz, R. A. (2022). Perbandingan Pemikiran Sistem Ekonomi Islam Antara Abu 

A ’ la Al-Maududi Dan Taqiyuddin An-Nabhani. Civilization Research: Journal 



Dirasa Islamiyya: Journal of Islamic Studies, Page 148-172, Vol. 2 No. 2, 2023  
P--ISSN: 2337-9537 E-ISSN: 2337-9537 
DOI: 10.61630/dijis.v2i1.41 
dirasaislamiyya.stai-alazhary-cianjur.ac.id 
 

 
171 

 

Of Islamic Studies, 1(2), 117–139. https://doi.org/10.61630/crjis.v1i2.10 

Campanini, Massimo, “Al-Ghazali”, dalam Ensiklopedi Tematis Filsafat Islam: Buku 

Pertama, (ed.). Nassr, Seyyed Hussein dan Oliver Leaman,Bandung: Mizan, 

2003  

Chamid, Nur, Jejak Langkah Pemikiran Ekonomi Islam. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 

2010  

Chapra, M. Umer, The Future Of Economics: An Islamic Perspective. Jakarta: SEBI, 

2001  

Damayati, Alvira, Konsep dan Etika Keuangan Islam” Jurnal Eksibisi, Voleme I. No 

2., Juni 2007.   

Daudy, Ahmad, Segi-segi Pemikiran Falsafi dalam Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1984  

Dhaiman, A. N., & Hidayat, T. (2023). Manajemen Kurikulum Pendidikan Masa 

Kekhalifahan Abbasiyah. Mauriduna: Journal of Islamic Studies, 4(1), 1–17. 

https://doi.org/10.37274/mauriduna.v4i1.683 

Dhaiman, A. N., Hidayat, T., & Istianah. (2023). Metode Pembelajaran Masa 

Kekhalifahan Abbasiyah. Civilization Research: Journal Of Islamic Studies, 2(1), 

58–85. https://doi.org/10.61630/crjis.v2i1.18 

Hanafi, Ahmad, Pengantar Filsafat Islam. Jakarta: Bulan Bintang, 1990 Hasan, M. 

Ali, Perbandingan Madzhab. Jakarta: PT Raja Granfindo Persada. 2006  

Hidayat, T., & Abdussalam, A. (2020). KH. Zainal Musthafa’s Struggle in 

Developing the Nation’s Intellectual Life. Ulumuna, 23(2), 332–360. 

https://doi.org/10.20414/ujis.v23i2.363 

Hidayat, T., & Firdaus, E. (2018). Analisis Atas Terbentuknya Mazhab Fikih, 

Ilmu Kalam, dan Tasawuf Serta Implikasinya Dalam Membangun Ukhuwah 

Islamiyah. In Al-Ishlah : Jurnal Pendidikan (Vol. 10, Issue 2). 

Hidayat, T., Rizal, A. S., & Fahrudin. (2018). Analysis Of Institutional Profile Of 

Students Pesantren Miftahul Khoir Bandung In Implementing Islamic 



Pemikiran Hukum Ekonomi Islam Perspektif Al-Ghazali 
Didin Hidayat 

 

172 
 

Education. Edukasia: Jurnal Penelitian Pendidikan Islam, 13(2), 327–348. 

Himawijaya, Mengenal Al Ghazali Keraguan Adalah Awal Keyakinan Bandung : 

Mizan Media Utama MMU, 2004   

Karim, Adiwarman Azwar, Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: PT Raja 

Grafindo Persada, 2012  

Karim, Adiwarman S., Sejarah Pemikiran Ekonomi Islam. Jakarta: Rajawali Press, 

2006  

Mondin, Giovanni Battista, A History of Mediaeval Philosophy. Roma: Urbaniana 

University Press, 1991  

Nasution, Hasyimsyah, Filsafat Islam. Jakarta: Griya Pratama, 1994   

Nataatmadja, Hidayat, Intelegensi Spiritual: Intelegensi Manusia-manusia Kreatif, Kaum 

Sufi dan Para Nabi. Salemba: Perenial Press, 2001  

Poerwantana, dkk., Seluk Beluk Filsafat Islam. Bandung: Remaja Rosdakarya, 1994  

Prakosa, Heru, Al-ghazali dan Thomas Aquinas: Hidup Harmoni sebagai Buah 

Ketaqwaan. Jakarta: BASSIS, 2012   

Qardhawi, Yusuf, Al-Ghazali Antara Pro dan Kontra. Surabaya: Pustaka Progresif, 

1999  

Quasem, Abul M., Etika Al-Ghazali. Bandung: Pustaka, 1988   

Suwito dan Fauzan, Sejarah Pemikiran Para Tokoh Pendidikan. Bandung: Angkasa, 

2003  

  

  

  

  

  

 


